
Sonne der Gerechtigkeit 

Predigt von Bischof Dr. Bertram Meier 

am 11. Januar 2026 in Donauwörth  

anlässlich des 150. Jubiläums des Cassianeums  

 

Lesungen: Jes 42,5a.1-4.6-7; Apg 10,34-38; Mt 3,13-17 

 

Liebe Schwestern und Brüder im Herrn! 

Es ist schön, wenn wir in das neue Jahr in Dankbarkeit und Zuversicht 

aufbrechen. Anlass dafür gibt uns auch das 150. Jubiläum des Cassianeums. 

Es ist dennoch vor allem die Menschwerdung Gottes, die wir in den 

vergangenen Tagen gefeiert haben, die uns die nötige Kraft und Freude 

schenkt, um angstfrei nach vorne zu schauen, allen Herausforderungen zum 

Trotz. Gott in Jesus Christus wird uns auch im neuen Jahr begleiten; die 

Zukunft gehört ihm, dem Alpha und Omega der Geschichte. 

Es tut uns gut zu wissen, dass wir als Menschen von Gott gewollt und geliebt 

sind, und sogar sehr. „Denn Gott hat die Welt so sehr geliebt, dass er seinen 

einzigen Sohn hingab, damit jeder, der an ihn glaubt, nicht verloren geht, 

sondern ewiges Leben hat“ (Joh 3,16), sagt uns der Evangelist Johannes. Aus 

Liebe entfaltet Gott einen beeindruckenden Heilsplan für seine Geschöpfe, der 

in Jesus Christus mündet. 

Wir haben gerade eine schöne Lesung aus (Deutero)Jesaja gehört. Gott spricht 

da von seinem Knecht, den er stützt; an ihm findet er Gefallen. Auf ihn hat er 

seinen Geist gelegt. Der Auftrag dieses Knechts hat eine außerordentliche 

Breite, eine echt kosmische Dimension: „Er bringt den Nationen das Recht“ 

(Jes 42,1; vgl. 42,3), er wird „auf der Erde das Recht“ begründen (Jes 42,4). Er 

wird „zum Bund mit dem Volk, zum Licht der Nationen“ (Jes 42,6). Er wird 

Wunder bewirken und Hoffnung schenken: die Augen der Blinden werden 

geöffnet, Gefangene werden befreit, Licht wird da reinkommen, wo gerade 

Dunkelheit herrscht. 



2 

 
Dieser Knecht Gottes setzt sich nicht mittels Gewalt durch. Er ist leise, sanft, 

barmherzig, aber auch entschlossen: „Er schreit nicht und lärmt nicht und lässt 

seine Stimme nicht auf der Gasse erschallen. Das geknickte Rohr zerbricht er 

nicht und den glimmenden Docht löscht er nicht aus… Er verglimmt nicht und 

wird nicht geknickt“ (Jes 42,2-4). Nicht nur in alttestamentlichen Zeiten klang 

so ein Verhalten merkwürdig. Ist es nicht zu naiv zu glauben, dass Gerechtig-

keit in einer derart milden Art und Weise garantiert werden kann? In einer Welt 

von Wölfen kann ein Schaf kaum überleben; in einer Welt voll von mächtigen 

Herren kann sich kein Knecht durchsetzen. 

Oder doch? Es ist kein Zufall, dass die Tradition der Kirche und sogar das Neue 

Testament selbst die Gestalt des Knechts bei (Deutero)Jesaja mit Christus 

verbunden haben. Dadurch bekommt sie einen tiefen Sinn: Dieser Knecht ist 

nicht irgendeiner; er ist der menschgewordene Gott, derjenige, der in seinem 

Evangelium eine neue Welt verkündet. Dort gewinnen weder aggressive Wölfe 

noch gewaltsüchtige Herren die Oberhand, sondern friedvolle Schafe und 

gerechtigkeitsbewusste Knechte. Dies geschieht dann, wenn das Reich Gottes 

Wirklichkeit geworden ist, unsere tiefste christliche Sehnsucht und Hoffnung.  

Wenn das Evangelium von Hoffnung spricht, meint es keine abstrakte Idee, 

sondern eine Person, die in die Geschichte eintrat und diese ein für allemal 

verändert hat. Die Hoffnung der Welt ist Jesus Christus. Das größte Geschenk, 

dass uns Gott macht, ist er selbst. Er wird selbst Geschichte, Materie, er bleibt 

unter uns „bis zum Tod, bis zum Tod am Kreuz“ (Phil 2,8) und darüber hinaus.  

In der Erzählung von der Taufe Jesu wird deutlich, dass die Ereignisse im Leben 

des Herrn weder willkürlich noch unbedacht sind; sie sind in die Ganzheit des 

Heilsplans Gottes einzuordnen. So besteht Christus darauf, von Johannes 

getauft zu werden: „Lass es nur zu! Denn so können wir die Gerechtigkeit ganz 

erfüllen“ (Mt 3,15), sagt er dem Täufer, der seine Verlegenheit nicht verheim-

lichen kann: Wieso will der Herr von ihm getauft werden? Jesus Christus ist 

einer von uns; er macht sich unser Schicksal zu eigen. 

Die Dialektik von Erniedrigung und Souveränität sehen wir sowohl in der 

Erzählung des Knechtes, der Recht auf der ungerechten Erde begründen wird, 



3 

 
als auch in der Taufe Jesu. Der Herr taucht ins Wasser ein und als er 

heraufsteigt, geschieht etwas, das in der Tradition der Kirche als Manifestation 

der Dreifaltigkeit gedeutet wird: die Stimme des Vaters aus dem Himmel, 

Christus, der sich der Taufe unterzieht, und der Heilige Geist, der wie eine 

Taube auf ihn herabkommt. In dieser Szene verdichtet sich der Kern, das 

göttliche Geheimnis des Christentums. Unser Gott ist Einer, ein Einziger, aber 

kein einsamer: Er ist Gemeinschaft von drei wesensgleichen Personen, das 

Vorbild und die Inspiration für jede menschliche Gemeinschaft. 

Wenn wir im Namen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes getauft 

werden, bekennen wir unsere Identität. Und unsere Identität ist Gemeinschaft. 

Jesu Taufe weist auf unsere eigene hin: „Ihr alle, die ihr auf Christus getauft 

seid, habt Christus angezogen“ (Gal 3,27), so im Galaterbrief. Wir werden mit 

Christus verbunden und in die Gemeinschaft der Kirche eingegliedert. Wir 

werden neugeboren. Befreit von der Herrschaft der Sünde dürfen wir dem Reich 

Gottes Raum geben. Durch die Taufe werden wir gleichsam Bürgerinnen und 

Bürger der Zukunft. Besonders möchte ich in diesem Zusammenhang die 

ökumenische Bedeutung der Taufe hervorheben; allen Unterschieden zum 

Trotz sind wir durch sie mit den Christinnen und Christen aus anderen 

Konfessionen verbunden: „Ein Herr, ein Glaube, eine Taufe, ein Gott und Vater 

aller, der über allem und durch alles und in allem ist.“ (Eph 4,5-6) 

Heutzutage wird eine Taufe im Namen des dreieinigen Gottes immer weniger 

selbstverständlich in Europa. Im Gegensatz zu manch anderen Kontinenten 

nimmt das Interesse am Christentum hier ab. Soll uns das entmutigen? Ich 

meine: nein. „Das Licht leuchtet in der Finsternis und die Finsternis hat es nicht 

erfasst“ (Joh 1,5), das ist die tiefe Überzeugung des Evangeliums. Unsere 

Verantwortung für die Verkündigung der Frohen Botschaft dürfen wir heute 

noch intensiver wahrnehmen. Gerade heute wird unser Engagement für das 

Evangelium besonders erwartet. Gerade heute müssen wir uns mehr denn je 

um die Bildung der Jugend kümmern. Gerade heute müssen wir als Christinnen 

und Christen für eine Kirche stehen, die die Jugend einlädt, annimmt und 

aufblühen lässt. 



4 

 
150 Jahre lang hat die Pädagogische Stiftung Cassianeum die Erziehung im 

Geist der katholischen Kirche geprägt: Familienerziehung, Jugendförderung, 

Schulbildung, Fortbildung bis zur Selbsterziehung im Berufs- und Kulturleben, 

sowie die Denkmalpflege1 gehören zu den Schwerpunkten der Arbeit der 

Stiftung. Ihr Name wurde übrigens sorgfältig gewählt. Er bezieht sich auf den 

Märtyrer Kassian, der Schulmeister der norditalienischen Stadt Imola war. 

Dieser Heilige des vierten Jahrhunderts weigerte sich, den römischen Göttern 

die Ehre zu erweisen. Der Preis für seinen Glauben war der Tod. Der Legende 

nach haben ihn seine eigenen Schüler getötet, indem sie ihn mit eisernen 

Griffeln erstachen - seitdem gilt er als Patron der Lehrer. 

Die Diözese ist dankbar für das Engagement der Mitarbeitenden der Stiftung 

in all diesen Jahrzehnten – und für all das Gute, das hier geleistet wurde. Der 

Gründer des Cassianeums, Ludwig Auer, der in Donauwörth „Onkel Ludwig“ 

genannt wurde, hat zahlreiche zukunftsweisende Impulse gesetzt; seit 

150 Jahren bleibt sein Erbe lebendig. Das ist ein Grund zu Freude und 

Dankbarkeit.  

Und doch: Die schrecklichen Vorfälle, die sich hier zwischen 1952 bis 1977 

zugetragen haben, dürfen nicht stillschweigend übergangen werden. Gerade 

heute dürfen wir darüber nicht schweigen. Mein Vorgänger Bischof Konrad 

Zdarsa hatte eine unabhängige Arbeitsgruppe zur Aufarbeitung der Gewalt-

taten im Kinderheim Heilig Kreuz beauftragt. Was der Abschlussbericht auf fast 

70 Seiten dokumentiert, ist zutiefst beschämend; es darf nie vergessen 

werden. Daher ist es gut, dass inzwischen ein Mahndenkmal errichtet wurde. 

Doch vor allem sollen sich die Leidtragenden und Betroffenen gesehen wissen. 

Von dieser Stelle aus möchte ich mich an Sie alle wenden und das wiederholen, 

was ich im November zur Studie der Unabhängigen Aufarbeitungskommission 

unseres Bistums sagte: „Unabhängig davon, ob Sie die Kraft gefunden haben, 

über diese schrecklichen Erfahrungen zu sprechen und sich Hilfe zu holen, ob 

Sie noch alleine mit diesen Erlebnissen kämpfen oder ob das Bistum Augsburg 

auf die eine oder andere Weise bereits von Ihrem Schicksal erfahren hat: Ihr 

 
1 Siehe https://www.cassianeum.de/stiftung/  



5 

 
Leid geht mir sehr zu Herzen und die schwere Schuld des Bistums Augsburg 

Ihnen gegenüber lastet mir auf der Seele.“2 Seit Beginn meiner Amtszeit stehe 

ich für Null Toleranz gegenüber Missbrauch. Das ist das Gebot der Stunde, die 

Richtlinie der Diözese und mein persönliches Versprechen. 

Liebe Schwestern und Brüder,  

unseren Herrn Jesus Christus, den menschgewordenen Gott, nehmen wir als 

Sonne der Gerechtigkeit wahr. In den Lesungen wird der Zusammenhang 

zwischen Gott und Gerechtigkeit immer wieder hergestellt. Der Knecht von 

(Deutero)Jesaja wird „aus Gerechtigkeit gerufen“ (Jes 42,6); Jesus Christus lässt 

sich taufen, damit Gerechtigkeit ganz erfüllt werden kann (Mt 3,15); der 

Apostel Petrus sagt in der Apostelgeschichte, „dass Gott nicht auf die Person 

sieht, sondern dass ihm in jedem Volk willkommen ist, wer ihn fürchtet und 

tut, was recht ist.“ (Apg 10,34-35) Nachfolge Jesu Christi bedeutet also auch 

die unabänderliche Selbstverpflichtung für Gerechtigkeit, Heilung und Liebe. 

Möge uns Gott beistehen, dieser Selbstverpflichtung treu zu bleiben und möge 

er das Cassianeum in den kommenden Jahren und Jahrzehnten immer 

begleiten, damit es seine wichtige pädagogische Mission erfolgreich erfüllen 

kann. 

 
2 https://www2.bistum-augsburg.de/stellungnahme-des-bischofs_id1544079 


