
Das Jesuskind ruft in die Entscheidung 

Predigt von Diözesanbischof Dr. Bertram Meier  

zum Fest Darstellung des Herrn am 02. Februar 2026  

im Hohen Dom zu Augsburg 

 

Schriftlesungen: Lesung: Hebr 2,11-12.13c-18; Evangelium: Lk 2,22-40 

 

Liebe Schwestern und Brüder! 

Jesus kommt nach Hause! Mit dem Fest „Darstellung des Herrn“ blicken wir 

noch einmal auf das Jesuskind. Es wird von seinen Eltern in den Tempel 

gebracht, in das Haus seines Vaters. So hat es der heranwachsende Knabe 

zwölf Jahre später selbst bezeichnet. Und was die junge Familie dort erwartet, 

damit haben Josef und Maria nicht gerechnet. In manchen Ländern ist es 

üblich, dass Gottesdienstbesucher an der Kirchentür freundlich begrüßt 

werden; auch bei uns gibt es einzelne Pfarreien, die Willkommenskultur auf 

diese oder ähnliche Weise praktizieren. Das Lukasevangelium schildert einen 

herzlichen, ja überschwänglichen Empfang des wenige Wochen alten Säug-

lings. Wenn wir uns in die Szene hineinbegeben, können wir beobachten, wie 

Simeon das Kind mit seinen faltigen Händen, leicht zitternd, aber behutsam 

aufnimmt. Wir können die Freudentränen sehen, die dem alten Mann über die 

Wange rinnen. Und wir hören die freudige Stimme von Hanna, die dem Himmel 

entgegenschallt, in dem Moment, wo auch sie zur glücklichen Zeugin des 

göttlichen Kindes wird. Die Szene wirkt familiär. Sie erinnert uns vielleicht 

sogar an begeisterte Reaktionen, die Neugeborene in unserem eigenen Umfeld 

schon hervorgerufen haben. Hannah und Simeon bereiten dem Sohn Gottes im 

Jerusalemer Tempel einen Empfang, der keine Berührungsängste erkennen 

lässt und der ihm allemal würdig ist. Dass Jesus freudig auf- und angenommen 

wird, das wirkt hier so einfach und selbstverständlich. „Wie sollte es anders 

sein?“ könnte man da fragen. Und doch sprengt ein Wort die vermeintliche 

Idylle dieser Begegnung. Eine Prophetie des Simeon über ihr Kind trifft die 

Mutter Maria bis ins Mark. Hier klingt an, dass der Gottessohn bei Weitem nicht 

nur Freunde auf dieser Welt hat. 



2 

 

Rufen wir uns noch einmal den Johannesprolog in Erinnerung, der traditionell 

am ersten Weihnachtsfeiertag verkündet wird. Dreimal spricht der Anfang des 

Johannesevangeliums davon, dass Jesus nicht angenommen wird. Das fleisch-

gewordene Wort wird zum Licht für die Menschen, doch die „Finsternis hat es 

nicht erfasst“ (Joh 1,5). Die weiteren Aussagen des Johannesprologs, die die 

Ablehnung des Messias thematisieren, lauten: „Er war in der Welt und die Welt 

ist durch ihn geworden, aber die Welt erkannte ihn nicht. Er kam in sein 

Eigentum, aber die Seinen nahmen ihn nicht auf.“ (Joh 1,10f) 

Bei Hannah und Simeon verhält es sich anders. Sie gehören zu den Seinen, 

gehören Jesu Volk an. Und die beiden heißen ihn nicht nur aufs Herzlichste 

willkommen, sie erkennen in ihm auch den Messias. Der blinde Simeon greift 

nach dem Kind und er begreift: In diesem Kind wird Israel das Heil geschenkt! 

Die messianische Verheißung seines Volkes tritt ein; die Erwartung, auf die 

Simeon sein ganzes Leben lang vertraut hat, erfüllt sich. Und im gleichen 

Atemzug fügt er hinzu, dass diese Hoffnung der ganzen Welt zu eigen werden 

soll. Israel gehört in engem Sinn zu Jesus, aber die Gruppe der Seinen wird 

erweitert: der philosophische Gedankengang des Johannesprologs betrachtet 

die kosmisch-universale Bedeutung der Menschwerdung und aus dem greisen 

Simeon spricht es klar heraus: Jesus ist das Licht, das auch die Heiden 

erleuchtet. Sein Licht erhellt die Nacht einer jeden Seele. Dass sich in Jesus 

Göttlichkeit und Menschlichkeit vereinen, davon sprechen auch die Verse des 

Hebräerbriefes: Der Heilige wird zum Bruder. Gott bevorzugt diese unsere Welt 

vor der Welt der Engel, die ihm geistlich doch viel näher ist. Er verlässt die 

göttliche Sphäre, um die gefallene Menschheit herauszuführen aus der Welt 

der Finsternis. Doch suchen nach diesem Licht, das muss der Mensch noch 

selbst. Somit werden Weihnachten und Mariä Lichtmess zu Festtagen, die uns 

eine Entscheidung vor Augen führen. 

Mit einer solchen Ernsthaftigkeit denkt die gebürtige Jüdin Edith Stein über das 

Weihnachtsgeheimnis in den Jahren nach ihrer Konversion zum katholischen 

Glauben nach:  



3 

 

„Finsternis bedeckte die Erde, und er kam als Licht, das in der Finsternis 

leuchtet, aber die Finsternis hat ihn nicht begriffen. Die ihn aufnahmen, 

denen brachte er das Licht und den Frieden. (…) [D]en Kindern der 

Finsternis (…) ist er der Stein des Anstoßes, gegen den sie anrennen und 

an dem sie zerschellen. Das ist die eine schwere und ernste Wahrheit, die 

wir uns durch den poetischen Zauber des Kindes in der Krippe nicht 

verdecken lassen dürfen. (…)  

Lichtgestalten sind es, die um die Krippe knien: die zarten, unschuldigen 

Kinder, die treuherzigen Hirten, die demütigen Könige, Stephanus, der 

begeisterte Jünger, und der Lieblingsapostel Johannes: sie alle, die dem 

Ruf des Herrn folgten. Ihnen gegenüber steht die Nacht der unbegreif-

lichen Verhärtung und Verblendung: die Schriftgelehrten (…); der König 

Herodes, der dem Herrn des Lebens ans Leben will. Vor dem Kind in der 

Krippe scheiden sich die Geister. Es ist der König der Könige und der Herr 

über Leben und Tod. Es spricht sein ‚Folge mir‘, und wer nicht für ihn ist, 

ist wider ihn. Er spricht es auch für uns und stellt uns vor die Entscheidung 

zwischen Licht und Finsternis.“1 

Es war Mitte Januar 1931, als Edith Stein diese Gedanken über das Jesuskind 

im Rahmen eines Vortrags äußerte. Welche konkreten Ereignisse sie wohl im 

Kopf hatte, als sie von Licht und Finsternis sprach? Ihre Ausführungen fallen in 

eine Zeit, in der die politische Stabilität der Weimarer Republik bereits am 

Bröckeln war. Wechselnde Machtverhältnisse, die die ganze Welt in Atem 

halten, erleben auch wir in diesen Tagen in ungewohnten Dimensionen. 

Vergessen wir dabei nicht, dass Jesus selbst in einem Land und zu einer Zeit 

geboren wurde, in der das Recht des Stärkeren herrschte. Das Heilige bahnt 

sich seinen Weg durch die Unebenheiten dieses Lebens. Das schenkt uns Trost 

und Hoffnung! Schließen wir uns seinem Weg an! Vielleicht wog Edith Stein 

auch gerade eine Entscheidung zur konkreten Nachfolge in ihrem Herzen ab, 

als sie diesen Vortrag in den Weihnachtstagen zu Gast im Kloster Beuron 

 

1 Edith Stein: Das Weihnachtsgeheimnis. Menschwerdung und Menschheit (1931), in: Edith Stein: Geist-

liche Texte I (ESGA 19), Freiburg 22014, S. 5f. 



4 

 

verfasste: den Ruf als Karmelitin zu leben, den sie wenige Jahre später in die 

Tat umsetzte. 

Jesus kommt in sein Eigentum. Findet er Einlass? Die Seinen, das ist nach 

Christi Tod und Auferstehung insbesondere die Kirche. Wie willkommen ist er 

uns in unseren kirchlichen Strukturen und Strategien? Rechnen wir mit seinem 

Kommen in unseren Herausforderungen und Krisen? Kirche - das ist eine jede 

und ein jeder von uns! Wir sind seine engsten Brüder und Schwestern, seine 

Angehörigen, seine Familie. Wir sind der Tempel, in dem der Herr gegenwärtig 

sein will! Dazu sind wir in der Taufe gerufen – und befähigt worden! Aber es 

ist kein Automatismus, der mit der Taufe einfach abläuft, bis wir im Himmel 

sind. Was es heißt, als Kinder Gottes zu leben, das sehen wir an jenen Männern 

und Frauen, die sich für sein Licht entschieden haben: Maria, Josef, Simeon, 

Hannah, Edith Stein. Bei aller Individualität der Lebenswege haben sie gemein-

sam, dass sie Jesus mit offenem Herzen und mit wachem Geist aufnahmen. Sie 

haben die Göttlichkeit des Jesuskinds erkannt, weil sie sich trotz aller Dunkel-

heit und Beschwernisse vom Heiligen Geist haben führen und leiten lassen. 

Tun wir es ihnen gleich! Bitten wir um ihre Fürsprache, damit wir als seine 

Kirche nicht nur nominell, sondern auch existentiell als Familie Gottes unser 

Leben bestreiten. 


